# بازیژوهی قاعدهٔ تسبیب و نقد قوانین آن\*

🗆 سيداحمد ميرحسيني 🗀 □ حسن آبسواران<sup>۲</sup>

#### چکیده

یکی از موجبات ضمان قهری، تسبیب است. تسبیب یعنی فردی به طور غیر مستقیم باعث آسیب رسیدن به دیگری شود. از آنجا که مشخص کردن ضامن واقعی برای قضات و طرفین دعوی اهمیت به سزایی دارد و از طرفی، تعریفی که در قانون ذکر شده و دیگر تعاریف بیانشده، به دلیل اشکالات و ابهاماتی که دارند، نمي توانند از عهدهٔ اين مهم برآيند، بر آن شديم تا نقاط تاريک و اشكالات آن را با تجزیه و تحلیل روایات اهل بیت ایش، رفع و با در نظر گرفتن تک تک روایات مربوطه و استفاده از نظریات فقیهان برجسته، ملاکها و ضوابطی را دربارهٔ تشخیص ضامن واقعی در ضمان تسبیب به دست آوریم. از نتایج بـه دسـتآمـده این است که عنوان «ضرر» به دلیل گستردگی مفهومش، به جای عنوان «تلف» یا «جنایت» به کار گرفته شود تا تمامی ضررهای نفسی، مالی و حتی عِرضی را





<sup>\*</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۲/۱۲/۱۵ \_ تاریخ پذیرش: ۱۳۹۳/۵/۳۰ .

۱. دانشیار پردیس فارابی دانشگاه تهران (mirhosein@ut.ac.ir).

كارشناس ارشد فقه و مباني حقوق اسلامي (نويسندهٔ مسئول) (absavaran.h@ut.ac.ir).



#### مقدمه

موضوع اصلی این پژوهش، رابطهٔ حدوث یک ضرر و بررسی سلسله عللِ غیر مستقیم آن است. از این رو، باید دید که ضامن یا ضامنان به ضمان تسبیب کیاناند و نقش علل دیگر چگونه تبیین می شود؟ مسئلهٔ تعیین ضامن و اینکه چه فرد یا افرادی ضامن ضرر ایجاد شده اند، بر هیچ فقیه و حقوق دانی پوشیده نیست به ویژه اگر آن ضرر، جانی باشد. اگر ضرر به صورت مباشرت (مستقیم) ایجاد شده باشد، مسئلهٔ تعیین ضامن، چندان دشوار نیست و فقط مشکل در پیدا کردن مباشر است که بازرسان و افسران آگاهی عهده دار آن می باشند اما اگر ضرر به صورت غیر مستقیم (به تسبیب) وارد شده باشد، به ویژه در مواردی که علل عدیده ای در ایجاد آن نقش داشته باشند، تعیین اینکه کدام یک از آنها ضامن هستند، کار مشکلی است، مخصوصاً در حال حاضر که است مخصوصاً در حال حاضر که قانون گذارِ حکومت اسلامی که باید راه بسط عدالت را در جامعه هموار کند، امید قانون گذارِ حکومت اسلامی که باید راه بسط عدالت را در جامعه هموار کند، امید می رود که در این باره با استفاده از دیدگاه اندیشمندان و متخصصان در این موضوع، قوانینی را با ملاکهای واضح و مشخص پیش نهد تا مانع انحراف یا سوءاستفاده قوانینی را با ملاکهای واضح و مشخص پیش نهد تا مانع انحراف یا سوءاستفاده بعضی افراد شود. در ذیل، مثالی برای تبیین نقص قانون فعلی می آوریم:

فرض کنید که شخص «الف» میخواهد آسیبی به «ب» وارد کند، «ج» شخص «ب» را نگه میدارد تا فرار نکند. سپس «د» به «الف» چاقویی میدهد و «ب» به دست «الف» مجروح میشود اما جراحتش کشنده نیست. وی را با آمبولانس به بیمارستان میبرند اما تخلف یک راننده، موجب مسدود شدن راه میشود و مجروح بر اثر دیر رسیدن به اتاق عمل فوت می کند. حال در این مثال و مثالهای پیچیده تر از این، که علت تامّهٔ ضرر، متشکل از سلسله علل ناقصه است، چه فرد یا افرادی را مسئول این

ضرر باید دانست؟ به تعبیر دیگر، ضامن به تسبیب کیست؟ آیا تکتک این چهار نفر ضامن اند يا مجموع آنها يا فقط زنندهٔ چاقو يا رانندهٔ متخلف؟

در مادهٔ ۵۰۶ قانون مجازات اسلامی مصوب ۱۳۹۲ آمده است:

تسبیب در جنایت آن است که کسی سبب تلف شدن یا مصدومیت دیگری را فراهم کند و خود مستقیماً مرتکب جنایت نشود به طوری که در صورت فقدان رفتار او، جنایت حاصل نمی شد مانند آنکه چاهی بکند و کسی در آن بیفتد و آسیب ببیند.

همان گونه که ملاحظه می شود این ماده بر تکتک این چهار نفر در مثال مذکور انطباق پذیر است در حالی که قطعاً تک تک آنها ضامن جنایت نیستند.

لازم به ذكر است كه در آيات و روايات، از الفاظ و اصطلاحات «سبب»، «تسبيب»، «مسبّب» و دیگر مشتقات آن، در موارد ضمان استفاده نشده است. به نظر میرسد شیخ طوسی اولین فقیهی است که در بحث ضمان، از لفظ «سبب» در مقابل «مباشر» استفاده کرده، هرچند تعریفی برای آن نیاورده است (طوسی، ۱۳۸۷: ۸۵/۳ و ۱۵۷/۷). محقق حلى اولين فقيهي است كه تسبيب را تعريف كرده است (محقق حلى، ١۴٠٨: ١٨٤/٣). امروز اين قاعده به صورت مستقل (مستقل از قاعدهٔ اتلاف) بررسي مي شود. با این همه، در میان آثار فقهی به تعریف درست و کاملی از «سبب» و «تسبیب» دست نیافتیم. از این رو، با استعانت از ربالعالمین به این مهم دست می یابیم.

### ۱. توضیح و تبیین چند واژه

١-١. ضمان و اقسام آن

معنای لغوی: «ضمن» یعنی چیزی در چیز دیگری قرار داشتن یا بودن چیزی در چیز دیگری. «ضمان» اسم مصدر است پس حاصل این معنا می شود معنای ضمان (فراهیدی، ۱۴۱۰: ۷۰/۷؛ جوهری، ۱۴۱۰: ۲۱۵۵/۶؛ ابن فارس، ۱۴۰۴: ۳۷۲/۳).

معنای اصطلاحی (در فقه امامیه): یعنی چیزی بر عهده و ذمهٔ کسی بودن. البته این معنا، مصدری است و حاصل این معنا می شود معنای ضمان. به فردی که چیزی بر ذمهاش هست، ضامن می گویند و آن چیز را مضمون. واجب است که ضامن، ذمهاش



را از مضمون برطرف کند. تسبیب، یکی از موجبات (اسباب) ضمان قهری است. ضمان قهری ضمان قهری است که شارع به صورت قهری و جبری آن را بر عهدهٔ شخصی که به نحوی ضرری به کسی وارد آورده، نهاده است بر خلاف ضمان عقدی و ضمان معاوضی که فرد با اختیار خود زیر بار مسئولیتِ ضمانت می رود (حلی، ۱۴۱۰: ۱۴۴۰/۱؛ محقق اردبیلی، ۱۴۰۳: ۴۶۱/۱۰؛ نجفی، بی تا: ۴۶/۳۷؛ امامی، بی تا: ۳۶۱/۱).



#### ١\_٢. اتلاف

معنای لغوی: «تلف» یعنی هلاک و از بین رفتن. «اتلاف» یعنی هلاک کردن و از بین بردن چیزی (فراهیدی، ۱۴۱۰: ۱۲۰/۸؛ جوهری، ۱۴۱۰: ۱۳۳۳/۴). البته هلاک شدن و از بین رفتن هر چیزی به حسب خودش است.

معنای اصطلاحی: فقها در این باره اصطلاح خاصی ندارند. اینان اتلاف را قاعدهای فقهی شمرده و فرمودهاند که هر کس موجب تلف مال دیگری شود ضامن است. غالباً اینان قاعدهٔ اتلاف را مربوط به امور مالی دانستهاند گرچه کاربرد آن در عبارات ایشان گاه با اضافه به جان یا عضو انسان است از نظر فقها، تلف در مقابل اتلاف به کار میرود؛ به این معنا که تلف تنها با از بین رفتن مال، خودبهخود یا به سبب بروز حوادث تحقق می یابد اما اتلاف، تلف ناشی از فعل انسان است (جمعی از پژوهشگران، بروز حوادث تحقق می یابد اما اتلاف، تلف ناشی از فعل انسان است (جمعی از پژوهشگران، امور مالی جاری می دانند؛ زیرا ایشان این قاعدهٔ اتلاف، قاعدهٔ اتلاف بررسی می کنند. اما به نظر می رسد وجهی برای آن وجود نداشته باشد؛ زیرا معنای تلف و اتلاف، اطلاق دارند و شامل تمامی از بین رفتنها، ضررها و آسیبها می شوند، چه مالی و چه نفسی و حتی ضررهای عِرضی. پس قاعدهٔ تسبیب در تمامی موارد مذکور جاری است.

### ١-٣. تسبيب

با روشن شدن معنای سبب، معنای تسبیب نیز مشخص می شود.

معنای لغوی سبب: سبب یعنی آنچه موجب اتصال چیزی به چیز دیگری می شود و خودش امتداد دارد (منقطع نیست). به همین دلیل به راه و ریسمان «سبب»

می گویند. تسبیب یعنی قرار دادن سبب یا ایجاد کردن آن (فراهیدی، ۱۴۱۰: ۲۰۳/۷؛ جوهری، ۱۴۱۰: ۱/۱۴۵؛ ازهری، ۲۰۰۱: ۲۲/۱۲؛ حمیری، ۱۴۲۰: ۲۹۳۰/۵).

### معناي اصطلاحي سبب

الف) در فلسفه: سبب از نگاه فلسفی چنین تعریف می شود: «ما یلزم من وجوده الوجود ومن عدمه العدم لذاته»؛ يعني سبب آن چيزي است كه نبودنش موجب نبود چيز ديگر، و بودنش موجب بود آن چيز مي شود. اين همان تعريف علت تامّه است. البته برخى از فلاسفه بين سبب و علت، تفاوتهاى جزئى ذكر كردهاند (سجادي، ١٣٧٣: ٩٨٢/٢؛ صليبا، ١٣۶٤: ٣٨٧). منظور فقها و حقوق دانان در اين بحث، اين معنا نيست.

ب) در فقه، باب ضمان: در اینجا تعاریف مختلف است و از آنجا که موضوع اصلی ما در این پژوهش، همین مسئله است، به نقد و بررسی دیدگاهها دربارهٔ آن مى پردازيم و تعريفى دقيق به دست مى دهيم. معناى اجمالى تسبيب، در مقابل معناى مباشرت است؛ یعنی انسان ضرری را به طور غیر مستقیم به دیگری وارد کند مانند کندن چاه در راه (جمعی از پژوهشگران ۱۴۲۶: ۴۶۶/۲؛ طاهری، ۱۴۱۸: ۲۴۲/۲).

### ٢. ادلهٔ قاعده

اتلاف به دو نحو مباشرت و تسبيب صورت مي گيرد. بنابراين ادلهٔ قاعدهٔ اتلاف، قاعدهٔ تسبیب را نیز اثبات می کنند. تمام ادلهای که می توان مطرح کرد عبارت اند از: ۱. بقره / ١٩٤، شوري/ ٤٠، نحل/ ١٢٤؛ ٢. روايات؛ ٣. بناي عقلا؛ ٢. اجماع؛ ٥. قاعدة لاضرر؛ و. قاعدهٔ علی الید (موسوی بجنوردی، ۱۴۱۹: ۲۵/۲-۲۰٪؛ مکارم شیرازی، ۱۴۱۱: ۱۹۴/۲-۲۰۴). مجموع این ادله، قاعدهٔ اتلاف و قاعدهٔ تسبیب را اثبات می کنند اما ما در اینجا به دنبال ادلهای روایی هستیم که به طور خاص قاعدهٔ تسبیب را بیان می کنند و می توان ضابطه یا ملاکی از ملاکهای تسبیب را از آنها استنباط کرد.

١. زراره نقل مي كند كه به امام صادق المِثلا گفتم: فردى در جايي كه ملكش نيست چاهی می کَند. سیس مردی از آنجا عبور می کند و در چاه میافتد [چه کسی ضامن است؟ ] امام إلبَّالاٍ فرمود: «كسى كه چاه را كَنده است ضامن است؛ زيـرا هـر كـس در جایی که ملکش نیست چاهی بگند، ضمان بر عهدهٔ اوست» (حرّ عاملی، ۱۴۰۹: ۲۴۱/۲۹).



سند: در سند این روایت ابن ابی نجران و مثنی واقع شده اند. ابن ابی نجران، عبدالرحمن بن ابی نجران است و اسمش عمرو بن مسلم. مثنی نیز مثنی بن الولید الحنّاط است. اصل این حدیث را جناب کلینی در الکافی آورده است. طریق ایشان به ابن ابی نجران صحیح است و بقیهٔ رجال حدیث نیز ثقه می باشند (نجاشی، ۱۴۲۴: ۲۳۵؛ حلی، ۱۳۸۱؛ خوبی، بی تا: ۱۹۱/۱۵).

⟨I٣:>

دلالت: حضرت در اینجا چاه کنی را که در غیر ملکش چاهی حفر کرده است، ضامن معرفی می کند اما با استفاده از دیگر ادلهٔ روایی درمی یابیم اینکه چاه کَن، مالک زمین چاه نبوده، دلیل ضمان نیست بلکه مجاز نبودن حفر چاه در ملک غیر، دلیل ضمان است. بنابراین، اجازهٔ شرعی نداشتنِ فاعل برای انجام کارش یکی از ملاکهای تعیین ضامن است. مجاز نبودن فعل می تواند به دلیل مجاز نبودن خود آن فعل یا متعلقاتش مانند حالات، زمان، مکان، موضع وقوع و غیره باشد که در انتها همگیِ اینها منجر به مجاز نبودن انجام آن فعل می شوند؛ برای مثال، انجام فعلی مانند رانندگی برای فردی که مهارت دارد، مجاز است اما هنگام تصادف وی با عابر پیادهای که مقصر نیست، ارادهٔ شارع این نبوده است که وی مجاز به تصادف است؛ چرا که با فرض بی نقص بودن وسیلهٔ نقلیه و خیابان، راننده بی احتیاطی کرده است و شارع، اجازهٔ رانندگی با بی احتیاطی را نداده است.

در این حدیث سبب ایراد ضرر، چاه است. روشن است که چاه اختیار و مسئولیتی ندارد پس آن فردی که آن را حفر کرده است، ضامن جبران خسارت است؛ زیرا چاه گن به وسیلهٔ چاه، به فردی ضرر زده است و چاه، ایجادکنندهاش (چاه گن) را به شخص ضرردیده متصل می کند پس چاه گن می شود مسبّب آن ضرر. در این حدیث فقط فاعل آن فعلی که سبب ضرر به دیگری شده، ضامن معرفی می شود به ضمان تسبیب، نه آن فردی که به فاعل دستور انجام آن فعل را داده و نه صاحب ملکی که بدون اجازهاش در ملکش آن فعل انجام شده است. بله ممکن است بتوان فروض دیگری را نیز در اینجا مطرح کرد مانند اینکه مسئولیت یا ضمانی غیر از ضمان تسبیب، متوجه بعضی از آنها باشد اما این حدیث فقط دلالت به مورد مذکور می کند. باز هم متذکر می شویم که ما در این بحث فقط به دنبال ضامن به ضمان تسبیب و به دست

آوردن ملاكهاي آن هستيم.

۲. سکونی نقل می کند که امام صادق النگاد فرمود: امیرالمؤمنین النگاد دربارهٔ مردی که بدون اجازه وارد خانهای شد و سگ نگهبان وی را مجروح کرد، چنین قضاوت فرمود: «ضمانی بر عهدهٔ اهالی خانه نیست و اگر آن فرد با اجازهٔ آنها وارد خانه شده بود آنها ضامن بودند» (حرّ عاملی، ۱۴۰۹: ۲۵۴/۲۹).

سند: در سند این روایت نوفلی و سکونی دیده می شوند. حسین بن یزید نوفلی در اصول رجالِ امامیه نه مدحی دارد و نه قدحی. همچنین اسماعیل بن ابی زیاد سکونی (اسماعیل بن مسلم) از اهل سنت است، آیةالله خویی وی را ثقه می داند (موسوی خویی معجم رجال الحدیث، بی تا: ۲۱/۴) و به دلیل اینکه مضمون این روایت به طرق و اسانیدی مختلف و موثق به ما رسیده است (حرّ عاملی، ۱۴۰۹: ۲۵۴/۲۵۲ ۲۵۵۷) به آن اعتماد می کنیم.

دلالت: سبب آسیب رسیدن به این فرد، سگ بوده است اما سگ اختیار مسئولیت آور ندارد پس صاحبان سگ، ضامن جبران خسارت هستند اما ایشان نیز ضامن نیستند؛ زیرا آن شخص بی اجازه وارد خانه شده است. اما اگر با اجازهٔ اهل خانه وارد شده بود، ایشان مسبّب و ضامن به تسبیب آن بودند.

بنابراین، بایسته است که عناصر مأذون یا مجاز بودنِ آن عمل و انجام وظیفه یا ترک نکردن وظیفه که در اینجا حفظ سگ در صدمه نرساندن به افرادی است که با اجازه وارد خانه می شوند، ملاکهایی دانسته شوند که در تشخیص ضامن به ضمان تسبیب، مد نظر قرار می گیرند.

۳. حلبی نقل می کند که از امام صادق این دربارهٔ چیزی پرسیدم که بر سر راه [عمومی] گذاشته شده است سپس چهار پایی از همان جا می گذرد و آن چیز موجب رَم کردن و مجروح شدن صاحبش می شود. امام این فرمود: «هر چیزی که موجب ضرر در راه مسلمانان بشود، کسی که آن چیز را ایجاد کرده، ضامن ضررهایی است که به دیگران می رسد» (همان: ۲۴۳/۲۹).

سند: در سند این روایت، پدر علی بن ابراهیم، ابراهیم بن هاشم است و مراد از ابن ابی عمیر، محمد بن ابی عمیر است. حمّاد، حماد بن عثمان است و مراد از حلبی، عبیدالله بن علی بن ابی شعبه. البته حماد چه ابن عثمان باشد و چه ابن عیسی هر دو



ثقهاند. تمام برادران حلبی نیز موثق هستند (نجاشی، ۱۴۲۴: ۱۴۳۰، ۲۳۰ ۲۳۰ و ۳۲۰ ۳۳۲؛ ۴۲۲ د ۳۳۰ و ۳۲۰ ۳۳۲؛ خوبی، معجم رجال الحدیث، بی تا: ۲۹۰٬۲۹۱). پس راویان این روایت، همگی ثقهاند.



دلالت: در اینجا با چهار امر مواجهیم: ۱. فردی که چیزی را در راه مسلمانان قرار داده است (واضع)؛ ۲. چیزی که در راه قرار داده شده است؛ ۳. فردی که سوار بر چهار پایی است (راکب)؛ ۴. چهار پا (مرکوب). آن چیز، سبب رَم کردن مرکوب شده و مرکوب به راکبش صدمه زده است. این حدیث، واضع را ضامن جبران خسارت معرفی می کند. عاملی که مستقیماً به راکب صدمه زده است، مرکوبش بوده اما مرکوب اختیار مسئولیت آوری ندارد، پس سبب رَم کردن مرکوب، آن چیز بوده است اما آن نیز منز و مسئولیت آور دارد، ضامن جبران خرو و مسبّب ضرر است؛ زیرا با فعلش، سبب رَم کردن مرکوب شده و چون مرکوب، اختیار مسئولیت آوری ندارد، وی ضامن به تسبیب است. بر طبق این حدیث، هر چیزی اختیار مسئولیت آوری ندارد، وی ضامن به تسبیب است. بر طبق این حدیث، هر چیزی جبران خسارت ها و ضررهاست، خواه با قصد ضرررسانی به دیگران آن کار را انجام داده یا بدون داده باشد یا بدون این قصد؛ و خواه با دستور فرد دیگری آن کار را انجام داده یا بدون آن. نیز در تمامی فروض دیگر، حکم همین است؛ زیرا روایت عام است و لفظ «کل» در آن استفاده شده است.

در این حدیث ترکیبِ «راه مسلمانان» به کار رفته است اما این تعبیر به هیچ وجه موضوعیتی برای ضَمان ندارد و ملاکی برای آن به شمار نمی رود؛ زیرا موضوع باب ضَمانات این است که آدمی با اختیار مسئولیت آوری که دارد موجب ضرر رسیدن به اموال یا نفوس محترمه شود و چون اموال و نفوس مسلمانان یا کسانی که مانند ایشاناند (مثل کافران ذمّی) محترم است، برای فهماندن این مهم، از آن تعبیر استفاده شده است.

از نکات قابل توجه این است که امام التیلا از واژهٔ «ضرر» استفاده کردهاند نه از کلماتی مثل «تلف»؛ زیرا معنای کلمهٔ «ضرر» عامتر از معنای کلمهٔ «تلف» است؛ مثلاً اگر فردی مانع دسترسی صاحب تاکسی به اتومبیلش شود، گرچه آن مال را تلف نکرده، باعث ضرر به صاحب تاکسی شده است. همچنین است اگر فردی، انسان حرّ

عاقل بالغی را حبس کند به طوری که نتواند درآمد روزانهاش را کسب کند. اگرچه بیشتر فقیهان، ثبوت ضمان را در مورد اخیر به دلیل عدم شمول قاعدهٔ اتلاف و علی الید نپذیرفتهاند، تعداد معتنابهی از ایشان آن را قبول کردهاند مانند مرحوم سید در العروة الورتقی و تمام فقیهانی که بر متن ایشان حاشیه نزدهاند (طباطبایی یزدی، ۱۴۱۹: ۴۰/۵) و دیگران (ر.ک: موسوی خوبی، مصباح الفقاهه، بیتا: ۳۶/۲؛ موسوی خمینی، کتاب البیع، بیتا: ۳۷/۱ سبزواری، ۱۴۱۳: ۶۵/۱۹؛ بنابراین، بهتر است در این قاعده، موجب ضمان را ضرر بدانیم نه تلف.

۴. حلبی نقل می کند که از امام صادق الیالاً دربارهٔ مردی سؤال شد که مرد دیگری را هل می دهد و به وی آسیبی وارد می شود. حیوان مرد آسیب دیده نیز رَم می کند و به مرد دیگری آسیب می زند. امام الیالا فرمود: «او (مرد هل دهنده) ضامن هر ضرری است که دیگران دیده اند» (حرّ عاملی، ۱۲۰۹: ۲۵۲/۲۹).

لازم به ذكر است كه شيخ حرّ عاملى اين حديث را به صورت مقطّع، از كتاب الكافي نقل كرده است (رك: كليني، ۱۴۰۷: ۳۵۱/۷).

سند: راویان این حدیث مانند حدیث قبل موثق هستند.

دلالت: در اینجا دو نفر آسیب دیدهاند. آسیبدیدهٔ اول به دست مرد هل دهنده مباشرتاً آسیب دیده است اما آسیبدیدهٔ دوم که مورد بحث ماست به وسیلهٔ حیوان رم کرده. اما حیوان، اختیار مسئولیت آور ندارد پس فردی که آن را رم داده یعنی آسیب دیدهٔ اول، ضامن است، اما وی نیز ضامن نیست؛ چرا که وی در رم دادن حیوانش مختار نبوده و بر اثر هل داده شدن به دست فردی دیگر، موجب رم دادن حیوان شده است، پس هل دادنِ مرد هل دهنده، سبب ضرر به آسیب دیدهٔ دوم شده است و مرد هل دهنده، ضامنِ ضرر به آسیب دیدهٔ دوم به آسیب دیدهٔ دوم به قسمان تسبیب است. از نکات تأمل برانگیز آن است که با اینکه بین آسیب دیدهٔ دوم و مرد هل دهنده، دو واسطه وجود دارد امام این ضرر را مرد هل دهنده معرفی می کند.

۵. حلبی نقل می کند که امام صادق المیلا فرمود: «هر مردی که از ترس مرد دیگری یا از ترس حیوان آن مرد به دیواری پناه ببرد و آن دیوار خراب شود و بر اثر خراب شدن



دیوار بمیرد، آن مرد ضامن پرداخت دیهاش است و اگر مجروح شود، ضامن پرداخت دیهٔ جراحتش» (حرّ عاملی، ۱۴۰۹: ۲۵۲/۲۹).

سند: راویان این حدیث مانند راویان حدیث قبل موثق هستند.

دلالت: با توجه به احادیث دیگر از جمله احادیث اول و دوم می دانیم که فرد ترساننده، خودش یا به وسیلهٔ حیوانش، مجاز به ترساندن آن فرد نبوده است و بر اثر این کارِ غیر مجاز، فرد ترسانده شده به دیواری پناه می برد و دیوار بر سرش خراب می شود و می میرد یا آسیب می بیند. آنچه موجب ضرر به این فرد شده خراب شدن دیوار است اما دیوار اختیار ندارد. در اینجا می توان گفت که خود فرد، پناه بردن به دیوار را اختیار کرده است پس خودش مسئول ضرر به خودش است اما این استدلال، نادرست است؛ زیرا اگرچه وی با اختیارش به دیوار پناه برده است ترس از شخص یا حیوان وی موجب شده تا پناه بردن به دیوار را اختیار کند درحالی که اگر عامل ترس نبود هرگز به آن دیوار پناه نمی برد. به تعبیر دیگر، عامل ترس سبب محدود شدن اختیارش شده است پس وی مشئول نیست بلکه ترس وی سبب پناه بردن به دیوار بوده است اما ترس نیز اختیار ندارد و مختارِ فردِ آسیب دیده نیز نبوده است پس سببِ ایجاد ترس، ضامن است که در اینجا فرد ترساننده یا حیوانش می باشد و از آنجا که حیوان، اختیار مسئولیت آور ندارد ضامن به تسبب ایجاد ترس و مورد دارد و مامن است که در اینجا ضامن به تسبب ایجاد ترس و می کند.

شایان توجه است که در فرض ترسیدن از حیوان، چندین واسطه بین ضامن و ایجاد ضرر وجود دارد: عدم نگهداری از حیوان، خود حیوان، ترس از حیوان، پناه بردن به دیوار، اما امام المالا صاحب حیوان را ضامن می داند.

در این حدیث از واژهٔ «أیّما» که از ادات عموم است استفاده شده و بیانگر این نکته است که هر موردی که چنین ملاکهایی داشته باشد حکمش چنین است. واضح است که در مصادیق این حدیث، شخص ترساننده یا صاحب حیوان، قصد این را نداشته است تا آن فرد از ترس به دیواری پناهنده شود و دیوار بر سرش آوار گردد؛ زیرا اولاً به این عکسالعمل، علم نداشته است و ثانیاً اگر عمدی در کار بود، امام این امر به قصاص می فرمود نه پرداخت دیه.





غیر از حدیث پنجم در تمامی احادیث پیش گفته، امام النگلا فقط در مقام بیانِ تعیینِ مسیّب ضرر و ضامن به ضمان تسبیب بوده است اما در مورد اینکه آنها با قصد قبلی این اسباب را ایجاد کردهاند تا مستوجب قصاص شوند یا بدون قصد قبلی، این احادیث ساکت هستند. با تکیه بر احادیثِ قصاص و دیات می توان دریافت که اگر آنها با قصد قبلی این اسباب را فراهم کرده باشند، مستوجب قصاص خواهند بود و در غیر این صورت، ضامن جبران خسارت اند.

### ٣. نظرية فقها

### ١. نظريهٔ ابداع كنندگان اصطلاح تسبيب:

\_ نظریهٔ محقق حلی: تسبیب از نگاه وی، هر فعلی است که به سبب آن، تلف حاصل می شود؛ مثل کندن چاه در جایی که ملک شخص نیست (۱۴۰۸: ۱۸۶/۳). همچنین می فرماید:

قانون کلی در اسباب این است که اگر نبود تلف حاصل نمی شد اما علت تلف، چیزی غیر از آن است؛ مثل کندن چاه و گذاشتن چاقو در ته چاه و قرار دادن سنگ قبل از چاه، در حالی که علت تلف، سقوط در چاه است (همان: ۲۳۷/۴).

- نظریهٔ علامه حلی: وی تسبیب را فعلی می داند که ملزوم علت تلف است؛ مثل کندن چاه در غیر ملک (۴۴۴/۱: ۱۴۱۰). منظور او از «ملزوم علت» این نیست که علت تلف تلف برای سبب لازم است بلکه منظور این است که سبب تلف، ملازم با علت تلف است؛ یعنی هر جا علت تلف حاصل شد سبب تلف نیز لزوماً حاصل بوده است اما عکسش صادق نیست. همچنین می فرماید:

تسبیب آن چیزی است که تلف حاصل نمی شود مگر با آن، اما علت تلف، چیز دیگری است (همان: ۲۲۶/۲).

### در قواعد الاحكام مى فرمايد:

تسبیب یعنی ایجاد کردن چیزی که تلف با آن حاصل می شود اما علت تلف چیز دیگری است به شرطی که سبب از چیزهایی باشد که علت تلف از آن انتظار برود، مثل کنندهٔ چاه (همو، ۱۴۱۳: ۲۲۱/۲).

### ایشان در جایی دیگر مینویسد:

تسبیب، هر چیزی است که تلف با آن حاصل می شود اما علت تلف، چیز دیگری است به این صورت که اگر نباشد، علت تلف، تأثیرگذار نخواهد بود؛ مثل کندن چاهی که موجب هلاکت بشود (همان: ۶۵۱/۳).



این دو محقق در کتب مذکور مباشرت را این طور تعریف می کنند: «ایجاد علة التلف» یعنی مباشر، علت تلف را ایجاد می کند؛ مثلاً کسی که دیگری را با چاقو می کشد علت تلفِ مقتول یعنی خالی شدن بدن مقتول از خون را ایجاد کرده است بر خلاف مسبّب که سبب تلف را ایجاد می کند نه علت آن را.

نقد و بررسی: به نظر می رسد جناب محقق و علامه هر دو تعریفی یکسان از تسبیب و سبب کرده باشند اما با تعابیر مختلف. بنابراین، با یک نظریه روبه رو هستیم و این همان تعریفی است که در مادهٔ ۵۰۶ قانون مجازات اسلامی ۱۳۹۲ آمده است.

اشکالات این نظریه: ۱. این نظریه، ترک فعلی را که موجب ضرر می شود، در بر نمی گیرد؛ مثل انجام وظیفه نکردنِ سوزنبان راه آهن؛ ۲. این نظریه صورت اجتماع اسباب را شامل نمی شود؛ مانند اجتماع کنندهٔ چاه و گذارندهٔ سنگ نزدیک چاه؛ ۳. این تعاریف ضابطه مند نیستند؛ زیرا سببی را نیز که تأثیری در ایجاد ضرر ندارد یا تأثیرش اندک است در بر می گیرد. درست است که جناب علامه با ذکر قیود «عنده» و «معه» و «ممّا یقصد لتوقّع تلك العلّه» و «ملزوم العله» نشان می دهد که منظورش علت ناقصه (چه قریب، چه علت ناقصه قریبه است اولاً ممکن است برداشت مطلق علت ناقصه (چه قریب، چه متوسط و چه بعید) از آن بشود؛ ثانیاً باید ملاک قُرب و بُعد در سلسله علل مشخص بشود و این تعاریف از این لحاظ مبهماند.

برخی شارحان و محشیان نیز اشکالاتی بر هر یک از این تعاریف وارد کردهاند (ر.ک: عاملی، ۱۴۱۴: ۲۰۷/۶؛ عاملی جبعی، ۱۴۱۳: ۱۴۹۸: ۲۰۷/۶؛ محقق اردبیلی، ۱۴۰۳: ۱۴۱۸: ۱۴۱۸؛ ۱۴۱۸؛ ۱۴۱۸؛ ۲۴۹/۱۱).

حال که نظریهٔ ابداع کنندگان اصطلاح تسبیب با مشکل روبهرو شد برخی دیگر از تعاریف را بررسی می کنیم:

٧. نظريهٔ جناب صاحب جواهر: ايشان بعد از اينكه به تعاريف تسبيب و سبب

مى پردازد مى فرمايد: من نمى دانم ايشان (فقها) چرا به تعاريف اين الفاظ پرداخته اند با اينكه نصوص، از اين الفاظ خالي است! سيس مي فرمايد:

سببي كه اينجا (در فقه) از آن بحث مي شود سبب به معناي علت تامّه و سبب اصطلاحی (اصطلاح در علوم عقلی) نیست که از وجودش وجود حاصل شود و از عدمش عدم، بلکه سبب در اینجا چیزی نیست مگر آنچه از شرایط باشد (سبب، شرط تحقق تلف است) (نجفي، بيتا: ۵١/٣٧).

برخی فقهای معاصر نیز سبب را از جمله شرایط و معدّات برمی شمارند (مکارم شیرازی، ۱۴۱۱: ۲۰۷/۲).

بررسم ،: گرچه ایشان تسبیب را یکی از موجبات مستقل ضمان قهری نمی داند؛ زیرا در نصوص نیامده است، با این حال، سبب را از قبیل شرایط و معدّات می داند.

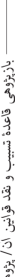
٣. نظريهٔ ميرزا حبيب الله رشتي: از نگاه ايشان تسبيب يعني ايجاد فعل يا ترک فعلي كه از منظر عرف، سبب و وسيلهٔ تلف باشد (بي تا: ٢٩).

نقد و بررسی: این نظریه هم افعال و هم تروک را شامل می شود. معنای لغوی در تعریف لحاظ شده که از نقاط قوت آن است اما واگذاری این قضیه به عرف را از نقاط مبهم و ضعف آن می توان به شمار آورد؛ زیرا باید تعریف ضابطه مندی به دست دهیم در حالي كه در اينجا عرف ضابطهمند نيست.

۴. نظریهٔ میرزای نایینی: از دیدگاه ایشان تسبیب در باب ضمان یعنی ایجاد مقدمهٔ تلف مال غیر، به طوری که بین آن مقدمه و تلف، مقدمهٔ اختیاری قرار نگیرد مانند اینکه کسی چاهی در سر راه بکند بعد کسی در آن بیفتد (۱۴۱۳: ۴۹/۱). وی مے فر ماید:

ضابطهٔ قاعدهٔ تسبیب این است که فعل (تلف) مترتب بر مقدمهای است که زمینه را برای تلف مهیا می کند (مقدمهٔ اعدادیه) به طوری که فاعل مباشر مختاری، بین تلف و آن مقدمه قرار نگیرد مثل کندن چاه و افتادن در آن، که مرگ مقتول بر افتادنش در چاه مترتب شده است در حالی که بین مرگ وی و کندن چاه، فعل ارادی دیگری وجود ندارد. در این قسم، ضمان بر عهدهٔ کنندهٔ چاه است (همان: ۲۷۴/۲-۲۷۵).

نقد و بررسى: اگرچه از نقاط قوت این نظریه، آوردن قید «عدم مقدمهٔ اختیاریه»



(ITA)

است و اینکه سبب، جزء علل مُعِدّه دانسته شده است، اشکالاتی نیز دارد: ۱. تروک (عدم انجام وظیفه) را شامل نمی شود؛ ۲. بین مقدمهٔ اتلاف (سبب) و تلف، فعل اختیاری وجود دارد؛ مثل راه رفتن عابری که به افتادن وی در چاه منجر شده؛ ۳. شامل اجتماع اسباب نمی شود؛ زیرا در آنجا مقدمهٔ اختیاریه وجود دارد و فقط سبب اخیر را در بر می گیرد و تنها، سبب اخیر را باید ضامن دانست همان طوری که ایشان در جمع بین کنندهٔ چاه و گذارندهٔ چاقو، حکم به ضامن بودنِ گذارندهٔ چاقو کرده است.

۵. نظریهٔ شیخ محمد حسین غروی اصفهانی: ایشان در کتاب نهایه الدرایه در مقام بیانِ تعریف قاعدهٔ تسبیب ببوده اما برخی لوازم و اوصاف تسبیب را بیان کرده است (۱۳۷۴: ۷۶۴/۲/۷۶۴/۲). از نکات تأمل برانگیز این است که: ۱. ایشان در بحث قاعدهٔ ضرر، بحث تسبیب را مطرح می کند؛ ۲. علتِ ضرر به یکی از این سه شیوه است: یا مقتضی است یا شرط است یا مُعِد؛ ۳. اگر بین این علل سه گانه ـکه باید مقدور باشند نه مقهور ـ و ایجاد ضرر، واسطهٔ قهری (غیر ارادی) قرار بگیرد، موردِ قاعدهٔ تسبیب است.

حال با توجه به این نقض و ابرامها در نظریات و با توجه به یافتههایمان در مباحث قبل، می توان نظریهٔ جدیدی از سبب و تسبیب پیش نهاد که ملاکهای آن از این قرارند: ۱. سبب، اثر فعل یا افعال یا اثر ترک یا ترک افعال است که فاعل یا فاعلان آن، به ترتیب مجاز به انجام یا ترک آن نبودهاند؛ ۲. سبب، علتِ ضرر است اما علت تامّهٔ آن نیست بلکه به یکی از انحای اقتضا، شرط و یا اعداد، در ایجاد ضرر مؤثر است؛ ۳. سبب، بعد از اختیار شخص متضرّر و قبل از ضرر دیدن واقع می شود به طوری که متضرّر نمی تواند ضرر را از خودش دفع کند. به تعبیر دیگر، از وی سلب اختیار می کند یا اختیارش را محدود می سازد؛ ۴. این اثر (سبب)، نتیجهٔ فعل یا ترک فعل فرد یا افرادی است که ایشان مسبّب یا ضامن به تسبیب شناخته می شوند.

## ۴. بررسی صور پنج گانهٔ سبب و مباشر

ذكر اين نكته لازم است كه منظور از سبب در اينجا همان مسبِّبي است كه در نظرية مختار مطرح شد.

۱. سبب اقوای از مباشر: در اینجا فرض این است که سبب و مباشر هر دو در زدن خسارت مؤثرند اما تأثیر سبب بیشتر از مباشر است. لکن با توجه به نظریهٔ پیشنهادی چنین فرضی درست نیست؛ زیرا در قضیهٔ تسبیب، فقط مسبّب است که با ایجاد سبب، باعث ضرر به دیگری می شود و اگر مباشری در ضرر رساندن مؤثر بوده باشد دیگر این قضیه، قضیهٔ تسبیب نیست. به تعبیر دیگر، یا مسبّب، باعث ضرر است که این تسبیب است و مسبّب، ضامن است، و یا مباشر، موجب و مؤثر در ضرر رساندن است که این مباشرت است و مباشر، ضامن خواهد بود. پس این صورت، سالبه به انتفای موضوع مباشرت است و مباشر، ضامن خواهد بود. پس این صورت، سالبه به انتفای موضوع دیگری ضرری می زند ولی این صورت بیان شده اند، اشکال دارند؛ زیرا همهٔ آنها مانند تخریب غیر قانونی اماکنی که به دستور شهردار و به دست مأموران شهرداری دیگری ضرری می زند ولی تحت تأثیر غرورِ فردی دیگر به این کار دست زده است؛ مانند تخریب غیر قانونی اماکنی که به دستور شهردار و به دست مأموران شهرداری شاهد دروغ گو و مانند اینها. البته باید توجه داشت که غرور هر فرد یا گروه یا صنفی، شاهد دروغ گو و مانند اینها. البته باید توجه داشت که غرور هر فرد یا گروه یا صنفی، به حسب خودش است و نباید غرور را در همهٔ مصادیق این قاعده به معنای نیرنگ و فر به دانست.

۲. مباشر اقوای از سبب: در اینجا فرض این است که مباشر و سبب هر دو در زدن خسارت مؤثرند اما تأثیر مباشر، بیشتر از سبب است. این صورت نیز مثل صورت اول و به همان بیان، سالبه به انتفای موضوع است و مثالهایی که برای این صورت آوردهاند همگی اشکال دارند؛ مانند اینکه فردی گوسفند دیگری را می دزدد و به دوستش می گوید این گوسفند را ذبح کن و از گوشتش استفاده کن. این مورد از موارد قاعده غرور است؛ چرا که شخص غارّ، موجب سلب اختیار از شخص مغرور نشده است و مغرور، با اختیار کامل، کاری کرده است که موجب ضرر شده و غارّ، فقط آگاهی از ایجاد ضرر را از مغرور سلب کرده است و نه اختیارش در عمل را در حالی که شخص مسبّب با انجام کارش، موجب سلب اختیار از فاعل می شود.

۳. مباشر و سبب هر دو مساوی: فرض این است که مباشر و سبب هر دو در ضرر رساندن مؤثرند و میزان تأثیرشان نیز یکسان است. این فرض فقط در صورتی درست



(1F.)

است که اثر هر یک از مباشر و سبب، در عرض یکدیگر باشد به طوری که اگر یکی از آنها نمی بود، دیگری تمام آن ضرر را ایجاد می کرد. اما اگر این دو در طول یکدیگر باشند و اثر یکدیگر را در ایجاد ضرر کامل کنند، خارج از فرضِ این صورت می شوند؛ زیرا در آن صورت، مباشر دیگر مباشر نیست بلکه مسبّب است؛ چون مباشرتاً باعث ضرر نشده است بلکه زمینه را برای ایجاد ضرر فراهم کرده است (علت معدّه). این صورت مانند این است که دو نفر مباشرتاً هر یک چاقویی را به طور همزمان در بدن فرد ثالثی فرو ببرند به طوری که فرو بردن یکی از چاقوها به تنهایی در قتل آن فرد کافی باشد. در این صورت، مباشر و سبب هر دو ضامن هستند، یکی به ضمان مباشرت و دیگری به ضمان تسبیب؛ چرا که اولاً مباشر و سبب هر دو به یک میزان در رساندن ضرر، مؤثر و دخیل هستند و قاعدهٔ عدل و انصاف که مطابق با سیرهٔ عقلا و ادراکات عقل است همین را اقتضا می کند. ثانیاً دلیل اقناع کننده ای وجود ندارد تا فقط مباشر را عقل است همین را اقتضا می کند. ثانیاً دلیل اقناع کننده ای وجود ندارد تا فقط مباشر را طباطبایی کربلایی، ۱۴۱۵ گروهی از فقها نیز ضامن بودن مباشر را به تنهایی نمی پذیرند (طباطبایی کربلایی، ۱۴۱۵ المنهاج، بیتا: ۱۳۲۸ هوسوی بجنوردی، ۱۴۱۹: ۱۳۸۳ موسوی خویی، مبانی تکملة المنهاج، بیتا: ۱۳۲۱ هاضل لنکرانی، بیتا: ۵۲ محقق داماد، ۱۳۸۹ موسوی بجنوردی، ۱۴۱۹: ۱۸/۱۲؛ فاضل لنکرانی، بیتا: ۵۲ محقق داماد، ۱۳۸۹ موسوی بجنوردی، ۱۴۱۰ نا ۱۸/۱۰).

با این همه، سوگمندانه قانون گذار، تمام این سه صورت را در مادهٔ ۵۲۶ قانون مجازات اسلامی ۱۳۹۲ گنجانده است. این ماده چند اشکال دارد: ۱. هیچ ملاک روشن و مشخصی برای تعیین ضامن یا راه حلی برای آن بیان نشده است و فقط مطالبی بیان شده که اظهر من الشمس است مانند این جملات: «عاملی که جنایت، مستند به اوست، ضامن است» و «چنانچه جنایت، مستند به تمام عوامل باشد به طور مساوی ضامن می باشند»؛ ۲. هیچ گونه تفکیکی بین این صورتها انجام نگرفته است؛ ۳. این استثنایی که آورده شده: «مگر تأثیر رفتار مرتکبان، متفاوت باشد که در این صورت

۱. مادهٔ ۵۲۶: «هر گاه دو یا چند عامل، برخی به مباشرت و بعضی به تسبیب در وقوع جنایتی تأثیر داشته باشند، عاملی که جنایت مستند به اوست ضامن است و چنانچه جنایت، مستند به تمام عوامل باشد به طور مساوی ضامن می باشند مگر تأثیر رفتار مرتکبان متفاوت باشد که در این صورت هر یک به میزان تأثیر رفتارشان مسئول هستند. در صورتی که مباشر در جنایت، بی اختیار، جاهل، صغیر غیر ممیز یا مجنون و مانند آنها باشد فقط سبب، ضامن است».

هریک به میزان تأثیر رفتارشان مسئول هستند» ابهام آمیز است؛ ۴. در مواردی که مباشر، با فعل مسبّب، اختیارش را در عمل از دست داده باشد، تسبیبِ محض است و اصلاً از موارد اجتماع سبب و مباشر نیست؛ ۵. در مواردی که مباشر، جاهل یا غیر ممیز یا مجنون است، فقط سبب، ضامن نیست؛ زیرا در مواردی که منشأ جهالت، بی مبالاتی یا سهل انگاری است، مباشر نیز ضامن است و ولیّ صغیر یا مجنون به دلیل مراقبت نکردن صحیح از ایشان می تواند ضامن باشد. به هر حال، تشخیص ضامن به حسب موارد متفاوت است و این گونه نیست که برای همهٔ آنها حکمی یکسان صادر کرد.

۴. اجتماع اسباب: فرض این است که تمام اسباب، به طور یکسان در ضرر رساندن مؤثرند که این خود دو فرض دارد: الف اثر اسباب، در طول یکدیگر قرار دارند به طوری که یکدیگر را در ایجاد ضرر نهایی تکمیل می کنند اما هر یک به تنهایی موجب ضرر نهایی نمیشوند و غالباً به طور متوالی و در زمانهای مختلف بر متضرّر اثر می گذارند؛ ب اثر اسباب، در عرض یکدیگر قرار دارند به طوری که هر یک از آنها در ایجاد ضرر نهایی کافی است و به طور همزمان بر متضرّر اثر می گذارند. در هر دو فرض، تمام اسباب به طور مساوی ضامن به تسبیب هستند؛ زیرا اولاً تمام اسباب به طور یکسان در ایجاد ضرر مؤثر بوده اند و این حکم مطابق با قاعدهٔ عدل و انصاف، سیرهٔ عقلا و ادراکات عقل است. ثانیاً دلیل اقناع کننده ای بر انحصار ثبوت ضمان بر اولین یا آخرین سبب وجود ندارد. ثالثاً گروهی از فقها و محققان با این نظر مخالفت کرده اند (نجفی، بیتا: ۱۴۲۷/۴۳؛ مکارم شیرازی، ۱۴۱۱؛ کرده محقق داماد، ۱۳۸۹؛ خوبی، مبانی تکملة المنهایم، بیتا: ۲۲۲/۴۲؛ مکارم شیرازی، ۱۴۱۱؛ دانسته است (موسوی خمینی، تحریر الوسیه، بیتا: ۱۹۳۲/۶؛ محقق داماد، ۱۳۸۹؛ محمنی، تحریر الوسیه، بیتا: ۱۹۳۲/۶؛ محارم شیرازی، ۱۹۳۱؛ دانسته است (موسوی خمینی، تحریر الوسیه، بیتا: ۱۹۳۲/۶؛ محقق داماد، ۱۳۸۹؛ محقق داماد، ۱۳۸۹؛ محتور الوسیه، بیتا: ۱۹۳۲/۶؛ محقق داماد، ۱۳۸۹؛ محتور الوسیه، بیتا: ۱۹۳۲/۶؛ محقق داماد، ۱۳۸۹؛ محتور الوسیه، بیتا: ۱۹۳۲/۱۰).

اما سوگمندانه باز هم مادهٔ ۵۳۵ قانون مجازات اسلامی ۱۳۹۲ که اختصاص به فرض طولی بودن اسباب در اجتماع اسباب دارد، ابی اشکال نیست؛ زیرا: ۱. سبب



۱. مادهٔ ۵۳۵: «هر گاه دو یا چند نفر با انجام عمل غیر مجاز، در وقوع جنایتی به نحو سبب و به صورت طولی دخالت داشته باشند، کسی که تأثیر کار او در وقوع جنایت، قبل از تأثیر سبب یا اسباب دیگر باشد، ضامن است مانند آنکه یکی از آنان گودالی حفر کند و دیگری سنگی در کنار آن قرار دهد و عابری به سبب برخورد با سنگ به گودال بیفتد که در این صورت کسی که سنگ را گذاشته، ضامن است مگر آنکه همه، قصد ارتکاب جنایت را داشته باشند که در این صورت، شرکت در جرم محسوب می شود».

مقدم را ضامن دانسته است؛ ۲. اشتراک در جرم و ضمان را مشروط به قصد ارتکاب تمام اسباب می کند که این خود دو اشکال دارد: اولاً ثبوت ضمان قهری، مشروط به قصد ضررزننده نیست، ثانیاً اگر این شرط را در اینجا بپذیریم باید تمامی اسباب، حتی اسباب بعیده را هم به صِرف قصد کردنشان، ضامن بدانیم و این حکم، حتی به نظر قانون گذار، واضح البطلان است؛ ۳. فرض عرضی بودن اسباب در اجتماع اسباب، نه در اینجا و نه در مواد دیگر بیان نشده است.

۵. اجتماع مباشرها: فرض این است که هر یک از مباشران، به طور یکسان در ایجاد ضرر مؤثر هستند. این در فرضی است که همهٔ مباشرها در عرض یکدیگر در ایجاد ضرر، مؤثر بوده باشند و به طور همزمان، ضرر را وارد کرده باشند. در این صورت تمام مباشرها به طور یکسان ضامن به مباشرت هستند.

### ۵. حل چند مسئله

۱. عابر پیادهای از محلی که نباید عبور کند در حال عبور است. وسیلهٔ نقلیهای از راه میرسد و برای اینکه با وی برخورد نکند به سمت دیگری منحرف میشود، ولی موجب خسارت به خودش و دیگران میشود.

در اینجا عابر پیاده، مسبّب ضرر است و ضامن؛ زیرا گرچه اگر راننده به سمت دیگری منحرف میشد، شاید خسارتی به بار نمی آمد، این کار عابر، محل اختیار راننده را سلب کرده است. این مطلب به اینکه اگر کسی در خواب موجب ضرری بشود ضامن است، نقض نمی شود؛ زیرا در اینجا، فعلِ غیر (عابر)، باعث سلب محل اختیار از راننده شده است.

۲. در مثال بالا راننده با وسایل نقلیه ای برخورد می کند که پارک ممنوع کرده اند. بر اثر برخورد وسیلهٔ نقلیهٔ مذکور، وسایل نقلیهٔ دیگر یکی پس از دیگری به هم میخورند و آخرین آنها به عابر پیاده ای که در حال عبور است برخورد می کند و موجب فوتش می شود.

در اینجا هم عابر پیادهٔ اول مسبِّب است و هم تمام آنهایی که آن وسایل نقلیه را پارک ممنوع کردهاند. دیهٔ آن عابر را تمام این افراد به نسبت مساوی ضامن خواهند بود.



همچنین ضامن خساراتی اند که به راننده و وسیلهٔ نقلیه اش وارد شده است. اما نصف خساراتی که به وسایل نقلیهٔ پارکشده در محل ممنوع رسیده است بر عهدهٔ عابر پیادهٔ متخلف است. اگر وسیلهٔ نقلیهٔ جلویی نقشی در خسارت وارده به وسیلهٔ نقلیهٔ بعدی داشته باشد یک سوم خسارت بر عهدهٔ عابر متخلف و یک سوم بر عهدهٔ پارک کنندهٔ وسیلهٔ نقلیهٔ جلویی است. همین طور در وسیلهٔ نقلیهٔ بعدی به چهار قسمت تقسیم می شود که عابر متخلف و رانندهٔ دو وسیلهٔ قبلی هر یک ضامنِ یک چهارم خسارت هستند و در وسایل نقلیهٔ بعدی نیز به این ترتیب محاسبه می شود.

۳. فردی قصد جان فرد دیگری را کرده است. فرد سومی چاقویی به وی می دهد و فرد چهارمی آن فرد مقصود را می گیرد تا قاتل با چاقو وی را به قتل برساند. بعد پلیس سر می رسد و قاتل فقط یک ضربه چاقو به مقتول وارد می کند (نمی تواند کارش را تمام کند). مقتول را که هنوز نمرده است با آمبولانس به بیمارستان می برند اما در بین راه، وسیلهٔ نقلیه ای مانع به موقع رسیدن مقتول به بیمارستان می شود و وی فوت می کند.

در اینجا فردی که چاقو به دست قاتل داده است اعانه بر اثم کرده است و نه قصاص دارد و نه دیه، اما تعزیر می شود و فردی که مقتول را گرفته است شریک در قتل نیست بلکه وی مطابق برخی احادیث (حرّ عاملی، ۱۴۰۹: ۵۱.۴۹/۲۹) به حبس ابد محکوم می شود و کسی که با چاقو به مقتول جراحتی وارد کرده علاوه بر دلیل تسبیب در جنایت به دلیل حدیث، ضامن است (همان: ۲۸۰/۲۹). کسی که عمداً مانع رسیدن آمبولانس به بیمارستان شده ضامن به ضمان تسبیب است و هر دوی آنها قصاص می شوند و نصف دیه شان به ورثهٔ آنها پرداخت می شود. چنانچه رانندهٔ وسیلهٔ نقلیه، عمدی در ایجاد ممانعت نداشته باشد، ضامن پرداخت می شود.

### نتایج و پیشنهادها

۱. در قاعدهٔ تسبیب بهتر است از واژهٔ «ضرر» به جای واژهٔ «تلف» استفاده شود؛ زیرا
از لحاظ مفهومی عامتر است و تمامی ضررهای جانی، مالی و حتی عِرضی را
دربرمی گیرد.



۲. لزوم بازنگری در برخی مواد قانونی مربوط به این قاعده که در متن به آنها اشاره شده است.



۳. با بررسی و تحلیل احادیث معتبر دربارهٔ تسبیب و نقض و ابرام در نظریهٔ فقها، می توان نظریهٔ جدیدی دربارهٔ سبب و تسبیب پیش نهاد که ملاکها و ضوابط آن از این قرارند: ۱. سبب، اثر فعل یا افعال یا اثر ترک یا ترک افعال است که فاعل یا فاعلان آن، به ترتیب مجاز به انجام یا ترک آن نبودهاند. ۲. سبب، علت ایجاد ضرر است اما علت تامّهٔ آن نیست بلکه به یکی از انحای اقتضا، شرط و یا اعداد، در ایجاد ضرر مؤثر است. ۳. سبب، بعد از اختیار شخص متضرّر و قبل از ضرر دیدن واقع می شود به طوری که متضرّر نمی تواند ضرر را از خودش دفع کند و به تعبیر دیگر از وی سلب اختیار می کند یا اختیارش را محدود می سازد. ۴. این اثر (سبب)، نتیجهٔ فعل یا ترک فعل فرد یا افرادی است که ایشان مسبّب یا ضامن به تسبیب شناخته می شوند.

۴. پیشنهاد می کنیم برای حل صحیح مسائل مربوط به تسبیب، ابتدا بررسیها از آخرین معلول یعنی فرد متضرّر شروع شود و ملاکهایی که در نظریهٔ پیشنهادی مطرح شد، با دقت تفحص شوند. همین طور به ترتیب در معلولهای قبلی این کار انجام شود تا علت واقعه و مسبّب یا مسبّبان آن منکشف شوند.

#### كتابشناسي

- ابن فارس، احمد، معجم مقائيس اللغه، تصحيح و تحقيق عبدالسلام محمد هارون، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ۱۴۰۴ ق.
- ازهرى، محمد بن احمد، تهذيب اللغه، تحقيق محمد عوض مرعب، بيروت، دار احياء التراث العربي،
  - ٣. امامي، حسن، حقوق مدني، تهران، اسلاميه، بي تا.
- ۴. جمعی از یژوهشگران، فرهنگ فقه مطابق مذهب اهل بیت التاهی، زیر نظر سیدمحمود هاشمی شاهرودی، قم، مؤسسة دائرة المعارف فقه اسلامي، ١٤٢٥ ق.
- ۵. جوهري، اسماعيل بن حماد، الصحاح، تحقيق احمد عبدالغفور عطار، بيروت، دار العلم للملايين، ١٤١٠ ق.
- 6. حرّ عاملي، محمد بن حسن، تفصيل وسائل الشيعة التي تحصيل مسائل الشريعه، قم، آل البيت البيّاليّ، ١٤٠٩ق.
- ۷. حسيني عاملي، سيدمحمدجواد، مفتاح الكرامة في شرح قواعد العلامه، تحقيق و تعليق محمدباقر خالصي، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤١٩ ق.
- ٨. حلى، حسن بن يوسف بن مطهر، ارشاد الاذهان الي احكام الايمان، تحقيق فارس حسون، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤١٠ ق.
  - ٩. همو، خلاصة الاقوال في معرفة احوال الرجال، چاپ دوم، نجف، المطبعة الحيدريه، ١٣٨١ ق.
    - 1٠. همو، قواعد الاحكام في معرفة الحلال و الحرام، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤١٣ ق.
- 11. حميري، نشوان بن سعيد، شمس العلوم و دواء كلام العرب من الكلوم، تحقيق حسين بن عبدالله العمري و مطهر بن على الإرياني و يوسف محمد عبدالله، بيروت، دار الفكر المعاصر، ١٤٢٠ ق.
  - 11. رشتى، ميرزا حبيبالله، كتاب الغصب، بي جا، بي تا.
- ١٣. سبزواري، سيدعبدالاعلى، مهذب الاحكام في بيان الحلال و الحرام، چاپ چهارم، قم، المنار، ١٤١٣ ق.
  - ۱۴. سجادی، سیدجعفر، فرهنگ معارف *اسلامی*، چاپ سوم، تهران، دانشگاه تهران، ۱۳۷۳ ش.
  - 1۵. صليبا، جميل، فرهنگ فلسفي، ترجمهٔ منوچهر صانعي درهبيدي، تهران، حكمت، ۱۳۶۶ ش.
    - طاهرى، حبيبالله، حقوق مدنى، چاپ دوم، قم، دفتر انتشارات اسلامى، ١٤١٨ ق.
- ١٧. طباطبايي كربلايي، سيدمحمدعلي، رياض المسائل في تحقيق الاحكام بالدلائل، تحقيق محمد بهره منه و ديگران، قم، آل البيت إليالي، ١٤١٨ ق.
  - ١٨. طباطبايي يزدي، سيدمحمدكاظم، العروة الوثقي، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤١٩ ق.
- ١٩. طوسي، محمد بن حسن، المبسوط في فقه الاماميه، تصحيح سيدمحمدتقي كشفي، چاپ سوم، تهران، المكتبة المرتضويه، ١٣٨٧ ق.
- · ٢٠. عاملي جبعي، زين الدين بن على، مسالك الافهام الي تنقيع شرائع الاسلام، قم، مؤسسة المعارف الاسلاميه، ١٤١٣ ق.
- ٢١. عاملي، محمد بن مكي، غاية المراد في شرح نكت الارشاد، تحقيق رضا مختاري، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ۱۴۱۴ ق.
- ٢٢. غروى اصفهاني، محمدحسين، نهاية الدراية في شرح الكفايه، تحقيق و تعليق مهدى احدى و رمضان قلى زاده، قم، كتاب فروشى سيدالشهداء التالم، ١٣٧٤ ق.
  - ٢٣. فاضل لنكراني، محمد، القواعد الفقهيه، بي جا، بي تا.



- ۲۴. فاضل هندى، محمد بن حسن، كشف اللثام و الابهام عن قواعد الاحكام، قم، دفتر انتشارات اسلامى، ۱۴۱۶ ق.
- ۲۵. فراهیدی، خلیل بن احمد، کتاب العین، تحقیق مهدی مخزومی و ابراهیم سامرایی، چاپ دوم، قم، هجرت، ۱۴۱۰ ق.
- 78. كركى عاملى، على بن حسين، جامع المقاصد في شرح القواعد، چاپ دوم، قم، آل البيت التيالي، 1816ق.
- ۲۷. كلينى، محمد بن يعقوب، الكافى، تحقيق على اكبر غفارى، چاپ چهارم، تهران، دار الكتب الاسلاميه، ۱۴۰۷ ق.
- ٨٢. محقق اردبيلي، احمد بن محمد، مجمع الفائدة و البرهان في شرح ارشاد الاذهان، تحقيق مجتبى عراقى و ديگران، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤٠٣ ق.
- 79. محقق حلى، جعفر بن حسن، شرائع الاسلام في مسائل الحلال و الحرام، تحقيق عبدالحسين محمد على بقال، چاب دوم، قم، اسماعيليان، ١۴٠٨ ق.
- ۳۰. محقق داماد، سیدمصطفی، قواعد فقه: بخش مدنی (مالکیت و مسئولیت)، چاپ بیست و چهارم، تهران، مرکز نشر علوم اسلامی، ۱۳۸۹ ش.
  - ٣١. مكارم شيرازى، ناصر، القواعد الفقهيه، چاپ سوم، قم، مدرسهٔ امام اميرالمؤمنين إلتالي، ١٤١١ ق.
- ۳۲. موسوی بجنوردی، سیدحسن، القواعد الفقهیه، تحقیق مهدی مهریزی و محمدحسن درایتی، قم، الهادی، ۱۴۱۹ ق.
  - ۳۳. موسوی بجنوردی، سیدمحمد، ق*واعد فقهیه*، چاپ سوم، تهران، معراج، ۱۴۰۱ ق.
    - ۳۴. موسوى خميني، سيدروحالله، تحرير الوسيله، قم، دار العلم، بي تا.
    - ۳۵. همو، كتاب البيع، تهران، مؤسسهٔ تنظيم و نشر آثار امام خميني، بيتا.
  - ٣٤. موسوى خويي، سيدابوالقاسم، مباني تكملة المنهاج، قم، مؤسسة احياء آثار الامام الخوئي، بي تا.
    - ٣٧. همو، مصباح الفقاهه، تقرير محمدعلى توحيدى، بيجا، بيتا.
    - ٣٨. همو، معجم رجال الحديث و تفصيل طبقات الرجال، بي جا، بي تا.
- ٣٩. ناييني، محمد حسين، المكاسب و البيع، تقرير محمد تقى آملي، قم، دفتر انتشارات اسلامي، ١٤١٣ ق.
- ۴۰. نجاشی، احمد بن علی، رجال النجاشی، تحقیق سیدموسی شبیری زنجانی، چاپ هفتم، قم، دفتر انتشارات اسلامی، ۱۴۲۴ ق.
- ۴۱. نجفی، محمدحسن، جواهر الکلام فی شرح شرائع الاسلام، تحقیق عباس قوچانی و علی آخوندی، چاپ هفتم، بیروت، دار احیاء التراث العربی، بی تا.

